
1

Vitalidades, editado por Dabezies y Arregui (2022), es un libro que no solo 
invita a la reflexión y ofrece contexto de “el hoy”, sino que nos enseña a 

hacerle frente a la crisis actual de una civilización que se ha desconectado de 
todo y de todos, hasta de ella misma. Si bien se apoya en teorías de autores 
como Bruno Latour, Donna Haraway, Anna Tsing, Lévi-Strauss, Spinoza e 
incluso Ursula K. Le Guin, este texto tiene una visión actualizada y posicio-
nada desde América Latina y la Península Ibérica, dándole voz a lo que su-
cede más allá de la teorización de EUA y Europa sobre nuestra relación con 
los más-que-humanos, el colapso y de cómo “habitar un planeta dañado” 
(Haraway, 2019).

Estos textos resumen la idea de una vitalidad multi-ser y la transmiten 
de una forma clara y accesible, sin obligar al lector a sumergirse en otros tex-
tos académicos; lo que es clave, ya que quienes escriben el libro expresan que 
tiene una “voluntad divulgativa” y que busca despertar en un público amplio 
el interés por esa no tan nueva, pero necesaria etnografía multiespecie. No 
obstante, considero que, como material divulgativo, no está del todo logra-
do, pues a pesar de ser concisas las explicaciones y contener ejemplos que 
permiten hacer conexiones diversas, algunos capítulos llegan a ser pesados 
para alguien sin interés previo o experiencia en los temas. El diseño del libro 
también deja mucho que desear, pues parece una antología de artículos cien-
tíficos por su tipografía y formato clásico. Por el nombre del libro se espera-
ría que cada página expresara esa “vitalidad”, diversidad y que la propuesta 
del multi-ser se hiciera patente más allá de las palabras, sin embargo, estas 
cuestiones formales o editoriales no demeritan el valor de su contenido. 

 RESEÑA

Adscripciones
Profesionista independiente

Correspondencia
Monserrat Torres Ortiz
torrmonserrat@gmail.com

Fecha de recepción: 15 de mayo de 2025
Fecha de aceptación: 27 de noviembre de 2025
Editor encargado: Dr. Cristian Kraker

© 2025, Monserrat Torres Ortiz

Torres Ortiz, Monserrat (2025). Reimaginando 
la manera en la que construimos y estudiamos 
mundos junto a los más-que-humanos. Sociedad 
y Ambiente, 28, 1-6. https://doi.org/10.31840/sya.
v2025i28.3098

Esta es una publicación de acceso abierto 
bajo la licencia Creative Commons 
Atribución/Reconocimiento-NoComercial 
-CompartirIgual 4.0 Internacional

 	     

 El Colegio de la Frontera Sur
 Revista Sociedad y Ambiente

Monserrat Torres Ortiz 

Reimaginando la manera en la que construimos y estudiamos mundos 
junto a los más-que-humanos
Re-Imagining the Way We Build and Study Worlds along with the  
More-Than-Human

Reseña del libro de Juan Martín Dabezies y Aníbal G. Arregui (editores) (2022). Vitalidades. Etno-
grafías en los límites de lo humano. España: Nola editores, 278 pp.

mailto:torrmonserrat@gmail.com
https://doi.org/10.31840/sya.v2025i28.3098
https://doi.org/10.31840/sya.v2025i28.3098
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
http://www.ecosur.mx
https://revistas.ecosur.mx/sociedadyambiente/index.php/sya/revista

https://orcid.org/0009-0007-0340-0068


2Sociedad y Ambiente, 28, 2025 | eISSN: 2007-6576, pp. 1-6 | DOI: 10.31840/sya.v2025i28.3098

Reimaginando la manera en la que construimos y estudiamos mundos
Torres Ortiz (2025)

El libro tiene bases teóricas robustas: parte del 
cuestionamiento de los orígenes de la antropología y su 
evolución, que va de un pasado colonial y antropocen-
trista, para posteriormente enfocarse también en ani-
males y en pensamientos no occidentales, hasta poco a 
poco reconocer la diversidad en la que estamos inmer-
sos todos los seres que cohabitamos el planeta, así como 
la necesidad de la otredad en nuestra propia construc-
ción. Cada propuesta textual refleja el amplio trabajo 
de investigación y experiencias que hay detrás de este 
propósito general de trascender el foco tradicional y ex-
tender nuestra mente a redes complejas de convivencia 
e interacción más allá de lo humano. 

Un punto clave para que el libro se sienta como un 
acompañante en la reimaginación e introspección, es la 
inclusión de los afectos. Cada texto se ve atravesado por 
estos, las descripciones y experiencias de las personas 
autoras invitan a conectar y sentir con todo el cuerpo lo 
que está sucediendo alrededor y cómo nos afecta, e in-
cluso sin estar presente físicamente parece que pudieras 
sentir el viento de las montañas, el olor a podrido de las 
algas, el sabor de una sopa, etcétera, lo cual es un toque 
hermoso que acompaña la lectura.

El libro se divide en cuatro secciones: 1) etnografías 
de lo insospechado, 2) aperturas teóricas multiespecies, 
3) la pandemia y los límites de lo humano y 4) los ani-
males son buenos para imaginar. Cada sección se com-
pone de tres capítulos que giran alrededor de diferentes 
posibilidades de la etnografía multiespecie, sin limitarse 
a ellos, pues los textos son toda una telaraña de relacio-
nes e interacciones que no cabrían en una sola caja. 

Etnografías de lo insospechado

El primer texto Algas, monstruos y el final del paraíso 
escrito por Leticia Durand y Juanita Sundberg, explora 
la manera en que el sargazo, un monstruo del antropo-
ceno, ha venido a modificar nuestra romántica imagen 
de la playa: el paraíso. Para comprender el conflicto, 
hay que entender que “el sargazo deviene monstruo en 
relación con otros” (p. 42); dependiendo de con quién 
y la manera en que esté conviviendo, interactuando y 
formando vínculos, va a ser y a expresarse de forma di-

ferente. Al interior del océano, el sargazo es un refugio 
para los peces, alimento, área de reproducción, diferente 
a cuando llega a las costas de un hotel, donde se con-
vierte en el exceso, la enfermedad, la molestia, el rom-
pimiento de la idea del paraíso tropical eterno. ¿Qué 
esperar cuando no hemos sido responsables de las ma-
neras en las que nos hemos vinculado con el mar? Sin 
embargo, me parece importante no perder de vista que 
tenemos diferentes grados de responsabilidad, es decir, 
un hotel que libera sus aguas negras directamente al 
mar no tiene la misma responsabilidad que un pesca-
dor, aunque estén en el mismo lugar. No podemos des-
vincular quiénes somos de la interacción con los demás, 
pues ya sean macro o microscópicos, se muevan o no, 
transforman y dejan huella en el ambiente y nuestros 
cuerpos, a veces de manera muy íntima. 

Lo que llamamos monstruos muchas veces son 
creaciones colectivas, y más que vencerlos, hay que es-
cucharlos y con suerte reinventarnos en conjunto en 
otras vitalidades. En Enredos vitales: maíces y personas 
en el México indígena por Susana Carro-Ripalda y Olatz 
González-Abrisketa, se reconoce que hay algunas inte-
racciones que no ayudan a construir, sino que homo-
genizan y destruyen lo distinto. Susana y Olatz explo-
ran la trascendencia de los vínculos que generamos y 
la razón de que los afectos sean tan importantes en las 
relaciones ecológicas, pues afirman que “la vida es con 
y se otorga mutuamente” (p. 61), no surge de manera 
espontánea, se construye. En este caso los maíces y las 
personas campesinas purépechas de Pátzcuaro, nos ha-
cen cuestionar nuestra noción de lo vivo, y aunque pue-
da parecer que es solo “maíz”, no es así, a los maíces los 
atraviesan diferentes variables, desde su localización, 
quién los cuida, quién los nutre. 

Para comprender esto, en ocasiones hay que olvi-
dar cómo funcionan las cosas y volverlas a aprender, 
abriéndonos a nuevas formas de comunicación y hasta 
de construir el tiempo. En el capítulo Entre el tiempo de 
páramo y la atmósfera del posconflicto en Colombia, es-
crito por Mónica Espinosa Arango y Diana Prieto, hay 
que entender las cosas como una cadena: tiempo-clima 
tiempo-afecto “se siente como viento, lluvia fina, hume-
dad y neblina” (p. 69); el tiempo es un ser atmosférico, 
no un reloj de bolsillo. Es necesario escucharlo con otros 

https://doi.org/10.31840/sya.v2025i28.3098


3Sociedad y Ambiente, 28, 2025 | eISSN: 2007-6576, pp. 1-6 | DOI: 10.31840/sya.v2025i28.3098

Reimaginando la manera en la que construimos y estudiamos mundos
Torres Ortiz (2025)

oídos, con todo el cuerpo, el volcán-páramo doña Juana 
es un ser sintiente que nos está hablando, el habitar hu-
mano no está separado del suyo, formamos parentescos 
extraños (Haraway, 2019).

Aperturas teóricas multiespecie

Esta es la parte del libro que más confronta: un espacio 
de reflexión y cuestionamiento de cosas que a veces da-
mos por hecho. El capítulo escrito por Santiago Cruzada, 
Reflexiones virales sobre la noción de especie en las antro-
pologías posthumanas, empieza con una pregunta inte-
resante: “¿Somos los seres humanos ‘completamente 
humanos’?” (p. 85), cualquiera se queda pensando un 
buen rato en cuestionamientos como este. El capítulo 
pone en tela de juicio el término “especie”, lo que pue-
de incomodar a las personas más tradicionalistas en la 
ciencia, pero en realidad tiene mucha razón, ¿a quién 
más se le ocurre ver a los demás como catálogos agru-
pados o separados por sus diferencias? Esa metodolo-
gía tiene un carácter fuertemente antropocéntrico y no 
refleja la complejidad de las relaciones en el planeta. 
¿No sería un poco más de ayuda reconocernos como el 
resultado de diversas y complejas relaciones entre dife-
rentes especies, cambiantes e íntimamente vinculadas 
con un contexto específico? 

Tampoco se trata de pelearse con los términos y 
la teoría clásica, sino de repensar lo que nos han ense-
ñado, cuestionar lo humano como punto de referencia 
central; repensar a “la especie” como una herramien-
ta analítica, más allá de las definiciones academicistas, 
que dejan de lado la red de relaciones contingentes que 
nos conforman. La especie puede ser un proyecto más 
amplio para explorar otros modos de ver, conocer y ser. 
No somos humanos separados de bacterias, estamos 
conformados por una microbiota enorme y por diversas 
historias, puede haber plomo en personas artesanas1 
o microplásticos en la sangre2 de la juventud, hasta la 

1	 Referencia a la crisis de salubridad generada por intoxicación de plomo presente en la pintura de figuras de barro y juguetes (del Castillo, 2024).
2	 Se hace alusión al aumento de los microplásticos en los últimos años en el ambiente (Parker, 2022).
3	 Serie popular de la plataforma de streaming Netflix.

peste negra y el covid-19 han modificado nuestros cuer-
pos. Tal vez lo que muestra la serie Black Mirror3 llegue 
a hacerse realidad y en el futuro nos hagamos interven-
ciones corporales para tener nuestra nube de Google 
integrada al cerebro. 

Es muy útil haberse cuestionado en el capítulo pre-
vio sobre lo que nos hace humanos, para estar abier-
tos a la idea de que la humanidad “moderna” no de-
fine toda nuestra experiencia como seres existentes. 
Celeste Medrano y David Jiménez-Escobar escriben 
Siempre fuimos multiespecistas: compostando devenir 
con más que humanos, título que permite percatarnos 
de que el texto se basa en las teorías de Bruno Latour y 
Donna Haraway. Los autores empiezan recalcando la 
importancia de que las palabras que usemos para nom-
brar a los demás seres no sean construidas a partir de 
la carencia; en este caso, por ejemplo, en lugar de decir 
no-humanos (nonhumans, a partir de lo que no se es), 
podemos decir más-que-humanos (more-than-human), 
o simplemente otros humanos. Otros ejemplos podrían 
ser cambiar “adolescente” por joven, para no definir a 
un grupo de personas a partir de lo que adolecen o ca-
recen, lo que es así, solo desde nuestra percepción. 

Y tal vez ese sea el problema: algunos humanos nos 
consideramos los únicos seres capaces de sentir, pen-
sar, comunicarse. Afortunadamente el capítulo habla 
de personas en los Andes que reconocen la capacidad 
de cabras, ovejas, maíces, papas y cerros para brindar 
cuidados, para cultivar, proteger, alentar y amparar de 
manera mutua, construyendo crianzas mutuas: “Los 
cerros son los pastores de las personas, las personas 
pastorean a los animales y los animales crían al pasto 
que mastican” (p. 107). En esta relación compleja de re-
laciones y prácticas, se busca la manera de comunicarse 
entre seres, por ejemplo, los qom (o tobas) le comunican 
al shi�axaua (persona) del agua que solo pescan para 
alimentarse sin malas intenciones, por medio de dife-
rentes trapos amarrados al cuerpo, reconociendo una 
vez más la capacidad de los demás seres para organizar 

https://doi.org/10.31840/sya.v2025i28.3098


4Sociedad y Ambiente, 28, 2025 | eISSN: 2007-6576, pp. 1-6 | DOI: 10.31840/sya.v2025i28.3098

Reimaginando la manera en la que construimos y estudiamos mundos
Torres Ortiz (2025)

sus propias vidas, sentir y significar sus interacciones, 
de manera recíproca y respetuosa.

Este capítulo habla finalmente de las mujeres sa-
humeras en Santa Fe, quienes se involucran y dialogan 
con los sahumos (atados de yerbas), cuando transitan 
hacia su muerte al ser secados o quemados. Los auto-
res señalan que “Mientras nosotros habíamos atado un 
conjunto de especies vegetales, ellas —las sahumeras— 
amarraban y entrelazaban poderosos cuerpos verdes”  
(p. 117). Aunque varias personas se estén relacionando 
con los mismos seres y cuerpos, cada una lo hace de 
manera diferente y no por eso una u otra deja de exis-
tir o de tener validez. Las formas de ser y relacionarse 
con los demás no son excluyentes, suceden al mismo 
tiempo en el mismo lugar, no hay una única manera, 
convergen constantemente, sin que lo notemos, no es 
necesaria una diferencia de espacios y tiempos. Hay una 
multiplicidad de existencias e interrelaciones, y estos 
ejemplos nos invitan a pensar en hacerle espacio a los 
modos y formas de los demás.

El siguiente capítulo traído por Francisco Pazzarelli 
La sopa, la vida, el afuera, llega al corazón de forma es-
pecial. Fue mi capítulo favorito, no solo por la reflexión 
a la que invita, sino por el lenguaje utilizado: poético, 
pero no romántico, rompiendo formalismos académi-
cos. Habla de vitalidad y mortalidad, de la comida, de 
nutrir, de las profundas transformaciones del cocinar 
e ingerir la esencia de los alimentos, de comer y ser co-
mido. Nos recuerda que, en una sopa, hay millones de 
vidas, millones de cosas intrincadas, que al comer nos 
estamos sanando, nos transformamos junto con otros 
seres. El texto señala: “Cada intento exige una trans-
formación, cada transformación una fuga” (p. 133), lo 
que puede interpretarse como la regla del 10 % en las 
cadenas tróficas: no se puede conservar todo, hay que 
dejar ir. A través de las tradiciones y relaciones andinas, 
Pazzarelli nos permite encontrar lo bello en lo cotidia-
no, nos invita a transformarnos, a explorar sabores y 
dejarnos saborear.

La pandemia y los límites de lo 
humano

Esta sección abre con el texto de Felipe Van der Velden 
Murciélagos comunistas y virus chinos, y exhibe el racis-
mo que muchas veces llega al núcleo mismo de la socie-
dad. La reflexión comienza con el análisis de un meme 
viral sobre la sopa de murciélago, distribuido en redes 
sociales. ¿Qué puede haber detrás una imagen, frase o 
chiste? Es interesante cómo opera la repugnancia, el dis-
gusto, el rechazo por lo ajeno, el temor por ese monstruo 
ajeno a lo hegemónico y “correcto”, parecido a lo que 
pasa con el sargazo. Un virus vino a romper la burbuja 
de un mundo funcional y homogéneo, para recordarnos 
que la humanidad no es la única que escribe historias, 
modifica cuerpos y transforma realidades. 

En todo el caos, el miedo y la incertidumbre se bus-
caron culpables, y con tanta desinformación e incerti-
dumbre los primeros en ser señalados fueron los chi-
nos y sus hábitos alimenticios “sucios” o “repugnantes”. 
Resulta más fácil culpar a un solo grupo por una cadena 
de cosas que ya estaban mal, para no tomar responsa-
bilidad, y no cuestionar nuestras propias acciones. ¿Las 
personas chinas son las únicas que comen animales di-
ferentes al pollo, cerdo y res? Claro que no. En Yucatán 
se come tamal de iguana, en Hidalgo chinicuiles, en 
Brasil jabalí, etcétera. Además, esos animales que se 
considera más “normal” consumir, no son criados en 
las mejores condiciones sanitarias. Esta situación puso 
en el plato global nuestro especismo, racismo y clasis-
mo más arraigados. Un meme también puede contener 
un discurso político muy fuerte de fondo y el reduc-
cionismo es peligroso, especialmente cuando se vuelve 
un tema de interés global. El capítulo nos cuenta más 
a detalle los peligros de la desinformación, del miedo 
y rechazo a lo diferente, y de cómo en realidad no hay 
una auténtica hegemonía. Este planeta es muy diver-
so, dinámico y creativo como para reducirse a un solo 
paradigma. 

https://doi.org/10.31840/sya.v2025i28.3098


5Sociedad y Ambiente, 28, 2025 | eISSN: 2007-6576, pp. 1-6 | DOI: 10.31840/sya.v2025i28.3098

Reimaginando la manera en la que construimos y estudiamos mundos
Torres Ortiz (2025)

En relación con la enfermedad, los seres humanos 
no somos los únicos que se enferman, ni todas las per-
sonas vivimos la enfermedad de la misma manera. En 
Geografías zoonóticas, Margarida López-Fernándes y 
Amélia Frazao-Moreira nos recuerdan que la salud y la 
enfermedad son marcos dinámicos, donde están estre-
chamente relacionados animales y humanos. Este ca-
pítulo se relaciona con lo que plantea el primero, pero 
contiene ejemplos más visuales: incluye mapas, gráficas 
y análisis de datos que vinculan la vigilancia sanitaria 
veterinaria con el conocimiento de las prácticas locales, 
e incluso permite visualizar aspectos como el racismo 
inherente al colonialismo y presente en las zonas de ma-
yor biodiversidad, ahora víctimas del extractivismo. El 
texto también pone en evidencia la necesidad de un tra-
bajo transdisciplinario; la salud y la enfermedad están 
atravesadas por muchísimas cosas más que lo dictado 
por la medicina occidental, están relacionadas con una 
matriz de diversas opresiones y aspectos, por racismo, 
historia, género, clase, operando en conjunto.

Esta relación entre animales-personas-salud-en-
fermedad también se analiza en Una zoonosis en sinde-
mia. Convivencias con SARS-Cov-2. En este texto, María 
Carman y María Valeria Berros nos muestran que inclu-
so lo que nos llega a través de los medios de comunica-
ción puede ser reflejo de esa matriz de desigualdades 
y opresiones que vivimos. Por eso se propone utilizar 
el término de Merrill Singer y Rylko Bauer (citado en 
p. 166) de “sindemia”, para poder hablar del efecto si-
nérgico de cada una de esas violencias, desigualdades, 
opresiones a nivel estructural e institucional, que influ-
yen en nuestra manera de construir el mundo. El con-
cepto de pandemia no solo queda corto, sino que puede 
llegar a invisibilizar otros problemas que ya existían y 
que quedaron desatendidos. Hubo gente que tuvo que 
enfrentar el hambre, la desnutrición, el dengue, la in-
toxicación y al covid-19 al mismo tiempo. El capítulo 
nos invita a tomar responsabilidad de lo que vivimos y 
asumir que nacemos y morimos en redes en crisis con 
la oportunidad de resurgir. Incluso en el fin del mundo 
hay esperanza, solo nos queda “seguir con el problema” 
(Haraway, 2019).

Los animales son buenos para 
imaginar

La última parte del libro aporta más herramientas para 
sensibilizar sobre la diversidad que nos rodea, cuida y 
transforma. El primer capítulo escrito por María Carman 
y María Valeria Berros Entre el antiespecismo lastimero y 
la polifonía judicial, nos recuerda que esta convivencia 
multiespecie tampoco es algo que debamos romanti-
zar. El texto nos habla del caso legal de la orangutana 
Sandra, la primera más-que-humana en ser declarada 
sujeto de derechos, caso que abre la conversación para 
encontrar maneras de hablar y comunicarnos, enten-
der a los seres más que humanos. Pero es necesario ser 
cautos, porque en casos como este podríamos caer en 
argumentos evolucionistas como “merece respeto por-
que se parece a lo humano”, o “somos básicamente pri-
mos, hablando evolutivamente”. ¿Acaso solo lo que nos 
es familiar tiene derechos? Este caso tomó décadas de 
trabajo, y no significa que ya todo va a cambiar, pero es 
un paso muy importante que crea antecedentes, espe-
cialmente legales (jurisprudencia). Aún quedan muchos 
derechos por los que luchar y es necesario crear estra-
tegias que garanticen que se respetarán y cuidarán esas 
otras subjetividades.

No podemos estar en los zapatos de los demás, so-
mos seres diferentes, pero eso no nos impide sentirnos 
afectados o preocuparnos por lo que sienten, piensan 
o le pasa a los demás. Y aunque no podemos hablar, 
escribir, ni pensar en otras especies no humanas más 
que desde nuestra condición de humanos, vale la pena 
seguir buscando formas de entendernos más allá del 
lenguaje que utilizamos, como, por ejemplo, a través 
de las vibraciones vegetales, de las conexiones de los 
hongos, del lenguaje de otras especies como los árbo-
les, o bien aprendiendo a leer los cuerpos, empezando 
por el propio. 

El camino del reconocimiento y convivencia con la 
otredad no es nada fácil, es complejo y no siempre es 
agradable y pacífico. En Un enemigo que se come, Caetano 
Sordi aborda las múltiples relaciones que se pueden 
construir alrededor de lo que podría parecer el mismo 

https://doi.org/10.31840/sya.v2025i28.3098


6Sociedad y Ambiente, 28, 2025 | eISSN: 2007-6576, pp. 1-6 | DOI: 10.31840/sya.v2025i28.3098

Reimaginando la manera en la que construimos y estudiamos mundos
Torres Ortiz (2025)

ser, en este caso, el jabalí. Nos habla de la importancia 
de formar redes más diversas de entendimiento con lo 
que ya existe, ya que como señala Tsing (2021), somos 
diversidad contaminada. El texto nos invita a habitar los 
problemas de otras formas, a abrirnos a que también es 
posible “devorar al enemigo” (p. 220), a entender que 
hay diversos modos de relación con las alteridades, in-
cluso las peligrosas, y que habitar los riesgos es mejor 
que ignorarlos.

Para unir estos últimos dos capítulos, el libro cierra 
con el texto de Aníbal Arregui Reencontrando al prin-
cipito: de sintonías corporales y ecologías infra-especie, 
que nos aproxima a las reflexiones pasadas desde una 
perspectiva diferente: la literatura. Es curioso cómo una 
palabra puede cambiar todo el sentido de una historia, 
cuando expresa una estructura de pensamiento dis-
tinta; por ejemplo, decir “domestícame” es diferente a 
decir “amánsame”, al menos en francés: la primera sig-
nifica tener una relación de sometimiento y la otra crear 
lazos, amistar, negociar una relación. ¡Qué labor más 
difícil la de quien traduce! Tiene en sus manos cambiar 
el sentido de una historia. Por eso cada palabra pue-
de ser (y es) una decisión política. La ecología también 
está envuelta en afectos que son correspondidos y di-
versos, por lo que hay que saber sintonizar con otras 
corporalidades y abrirnos a entender otras formas de 
relacionarnos.

Este libro verdaderamente muestra al anthropos 
como el resultado de la interrelación con vitalidades 
múltiples, en las que escribe y que escriben dentro suyo 
de manera recíproca, constante y dinámica. Estas letras 
son una invitación a reimaginar el futuro, a construir 

e inventar maneras en las que incorporemos la diver-
sidad que nos rodea y que está dentro de cada ser, in-
dependientemente del tipo de relación que se sosten-
ga. Finalmente, me gustaría agradecer a las personas, 
animales y otros más-que-humanos que construyeron 
este libro, ya que me dio esperanza y me acompañó en 
momentos en los que creí que tal vez estaría un poco 
estancado el estudio de la otredad.

Referencias

del Castillo, Agustín (16 de julio de 2024). “El plomo de las 
artesanías, pinturas y plásticos causa estragos en los 
niños mexicanos”. El País. https://elpais.com/mexico​ 
/2024-07-17/el-plomo-de-las-artesanias-pinturas​
-y-plasticos-causa-estragos-en-los-ninos-mexicanos.
html 

Dabezies, Juan Martín y Arregui, Aníbal G. (eds.), 
Vitalidades. Etnografías en los límites de lo humano. 
España: Nola, 278 pp. 

Haraway, Donna (2019). Seguir con el problema. Generar pa-
rentesco en el Chthuluceno. Bilbao, España: Consonni, 
368 pp.

Parker, Laura (27 de abril de 2022). “Los microplásticos 
ya están en nuestros cuerpos. ¿Cuánto nos dañan?” 
National Geographic. https://www.nationalgeographic​
la.com/medio-ambiente/2022/04/los-microplasticos​
-ya-estan-en-nuestros-cuerpos-cuanto-nos-danan

Tsing, Anna Lowenhaupt (2021). La Seta del Fin del mun-
do. Sobre la posibilidad de vida en las ruinas capitalistas. 
Madrid, España: Capitán Swing, 250 pp.

Semblanzas completas
Monserrat Torres Ortiz. Licenciada en Ciencias Ambientales por la 
Escuela Nacional de Estudios Superiores, Unidad Mérida, Universidad 
Nacional Autónoma de México. Profesionista independiente.

Líneas de interés: literatura, patrimonio biocultural, semiótica, rela-
ciones multiespecie, periodismo ambiental.

https://doi.org/10.31840/sya.v2025i28.3098
https://elpais.com/mexico/2024-07-17/el-plomo-de-las-artesanias-pinturas-y-plasticos-causa-estragos-en-los-ninos-mexicanos.html
https://elpais.com/mexico/2024-07-17/el-plomo-de-las-artesanias-pinturas-y-plasticos-causa-estragos-en-los-ninos-mexicanos.html
https://elpais.com/mexico/2024-07-17/el-plomo-de-las-artesanias-pinturas-y-plasticos-causa-estragos-en-los-ninos-mexicanos.html
https://elpais.com/mexico/2024-07-17/el-plomo-de-las-artesanias-pinturas-y-plasticos-causa-estragos-en-los-ninos-mexicanos.html
https://www.nationalgeographicla.com/medio-ambiente/2022/04/los-microplasticos-ya-estan-en-nuestros-cuerpos-cuanto-nos-danan
https://www.nationalgeographicla.com/medio-ambiente/2022/04/los-microplasticos-ya-estan-en-nuestros-cuerpos-cuanto-nos-danan
https://www.nationalgeographicla.com/medio-ambiente/2022/04/los-microplasticos-ya-estan-en-nuestros-cuerpos-cuanto-nos-danan
https://www.nationalgeographicla.com/medio-ambiente/2022/04/los-microplasticos-ya-estan-en-nuestros-cuerpos-cuanto-nos-danan 

